
 104 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

書　評

メアリー・ホークスワース著、新井美佐子・左髙慎也・
島袋海理・見崎恵子訳『ジェンダーと政治理論
―インターセクショナルなフェミニズムの地平』

明石書店（2022 年 4 月）、344 頁、ISBN:978-4-7503-5385-2、定価 3,200 円＋税

高橋麻美（お茶の水女子大学大学院博士後期課程）

　本書の構成

　　第一章　性別化された身体―挑発

　　第二章　ジェンダーを概念化する

　　第三章　身体化＝身体性を理論化する

　　第四章　公的なものと私的なものを描き直す

　　第五章　国家と国民を分析する

　　第六章　不正義の概念をつくり直す

　　日本語版の読者へ

　１　本書の目的と内容

　『ジェンダーと政治理論―インターセクショナルなフェミニズムの地平』は、フェミニ

ズム研究、ジェンダー研究を牽引してきたラドガーズ大学名誉教授メアリー・ホークスワ

ースによる、最新の研究成果の翻訳である（原著は 2019 年に出版）。

　本書はまず冒頭でトランス女性の性別認定をめぐる裁判事例の紹介から始まる。同判

決は「女性」「男性」とは何か、誰が性別を決定しうるのか、国家は公的問題として性

別の決定に関与すべきかなど数多くの難問を突き付けたが、これらの質問に西洋的伝統

に基づく政治理論は即答できないと著者は鋭く指摘する。なぜなら西洋政治理論はジェ

ンダー及びセックスを自然で前‐政治的なものとして描写しており、その結果、私的領域

にある多くの不正義が法的救済の範疇外に置かれている。ここに本書の問題意識がある。

　不可視化されてきた不正義を訴えることを可能にするためには、標準的な説明では省

かれてきた国家権力の作用を探求することが求められる。このため、本書は以下の 2

つを目的として挙げる。まず 1 つ目は、身体化＝身体性が深く政治的であることを示し、

政治理論におけるセックスとジェンダーの二分法的構築の攪乱を試みることである。そ



 105 書　評

して 2 つ目は「正典」とされてきた西洋政治理論で確立された「事実」が実際はいかに

論争的でありうるか、一見中立的な記述がなぜ現実にある不平等を看過するか、知識

の政治を説得的に記すことである。そのための手法として、本書では国家によるジェン

ダー化の作用とその暴力性を明らかにしてきたフェミニスト理論に依拠するだけではなく、

同様に不正義を問うてきた批判的人種理論、ポストコロニアル理論、クィア理論、トラ

ンス * 理論（1）を活用したアプローチを採用する。

　様々な批判的理論の洞察が本書において持つ意義を、著者は第一章で以下のように

説明する。まず、ブラック・フェミニズムの中で発展したインターセクショナリティの理論は、

ジェンダーが常に人種、階層、エスニシティ、セクシュアリティと関連して構成されること

を明らかにすることで、ジェンダーが他のカテゴリーと独立して研究できるという考えが

誤りであることを示してきた。著者は、身体性の「自然化」に関して、ブラック・フェミ

ニストや批判的人種理論家が、人種化とジェンダー化を社会的階層化や従属をもたらす

政治プロセスとして概念化することで、人種や性別の生物学的決定論自体が暴力的支

配を覆い隠すメカニズムであることを説明してきたと評価する。

　こうしたセックスとジェンダーの脱自然化に対する関心をポストコロニアル理論も共有

する。ポストコロニアル理論の重要な貢献は、西洋と非西洋の関係の中でヨーロッパの

植民地主義と帝国主義を正当化するような進歩と文明化のナラティブに疑義を表明した

点にある。そのナラティブとは、自然状態から自由民主主義的なヨーロッパに至る軌跡

を人類の文明化の歴史として当然視する歴史観であり、ヨーロッパと非ヨーロッパとの差

異は生物学的なものであって、特定の権力の歴史の帰結ではないという神話である。本

書の中盤ではいかに国家が植民地化を通じて、人種化‐ジェンダー化された階層序列構

造を生み出し、現在でも特定の身体を印付けているかが論じられるが、その足掛かりと

なるのが批判的人種理論とポストコロニアル理論の知見である。

　上記のジェンダーと人種の自然化に異議申し立てを行ってきた理論に対し、ジェンダー

非定の人に対する身体規制の暴力性を明らかにし、身体の持つ可能性を押し広げてき

たのがクィア理論とトランス* 理論である。クィア理論はポスト構造主義の洞察に依拠し

ながら、身体を多様な解釈に開かれ、多元的で順応的であるものとして概念化してきた。

その分析ではセクシュアリティが社会的に構築される在り方を明らかにする中で、支配

的な異性愛規範が政治的に形成される側面を可視化し、性の多様性を包含する正義概

念を拡大してきた。トランス* 理論はアクティビズムから派生しトランスジェンダー内の

多様性を示すことで、二分法的な性別の認識がいかに誤りであるかを明らかにしてきた。

性別は「男性」と「女性」の二択ではなく、また出生時に割り振られる性別と自認する



 106 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

性別は常に一致するわけではないのだが、二分法的なジェンダー規範はその前提から逸

脱する人に対して強制的なジェンダー化を押し付ける。そのようにしてジェンダー規範が

維持・確立される政治的プロセスをトランス* 理論は解明してきた。

　第一章を踏まえ第二章以下では、西洋政治理論に対しフェミニズム理論及び多様な批

判的理論がいかに異議申し立てを行ってきたか、ジェンダーとセックス、身体化、公／

私区分、国家、不正義をテーマに考察が進められていく。

　第二章では、ジェンダーの歴史が概観され、セックスとセクシュアリティ、ジェンダー

の複雑な関係性について考察を行ってきたフェミニズム理論の議論が比較検討される。

初期のフェミニズムはジェンダーを文化的構築物として概念化することで、男女間の差異

を正当化してきた生物学的還元主義を批判し、女性の服従は社会的、文化的に形成さ

れるという認識をもたらした。ただ、多くの論者は自然／文化の二分法に基づき、セッ

クスとジェンダーは二形であるという認識を容認したため、生物学的なセックスの差異

があるという前提を乗り越えられなかった。後続のフェミニズム理論家とクィア理論家は

セクシュアリティを自然化することに異議を唱え、セクシュアリティを欲望や快楽、生殖

としての発露ではなく支配のシステムとして捉えることを促した。セックス、ジェンダー、

セクシュアリティの複雑な関係をいかに理論化できるかは現在進行中の議論であるが、

本書ではその重要な議論としてジュディス・バトラー及びレイウィン・コンネルの議論が参

照される。著者は両者の議論の影響力を認めつつも、その説明はジェンダーを狭く解釈

する分析枠組みであり、人種や階級、エスニシティによって印付けされていない、また

性愛を生殖に還元するイデオロギーや異性愛規範を強化する傾向があると批判する。

　では、身体がジェンダー化、人種化、異性愛化されるとはどういうことなのか。第三

章では身体の政治性が検討される。著者はまず、西洋政治哲学の伝統で発展した「人

間本性」に焦点を当てる。西洋政治哲学は身体化された社会関係に先立って存在する

負荷なき自己という概念を形成し、前‐社会的な権利を有する個人を想定する社会契約

の伝統を支えてきた。しかし、負荷なき自己が持つ脱ジェンダー化、脱人種化された身

体はまやかしにすぎないと著者は強調する。批判的人種理論は、人々を分類し序列化す

る統治システムとして「人種」を概念化し、近代において人種の類型が政治的に生み出

されたことを指摘した。さらにポストコロニアル理論は、人種の創出にジェンダー化の作

用も相まって植民地化が行われたことを明らかにした。植民地化は、植民地に支配者と

被支配者の人種的序列を形成した。すなわち先住民間の文化的差異を解消するとともに、

ヨーロッパ人男性の優越性を確立する人種化‐ジェンダー化された階層序列構造を生み出

した。この序列構造において、ヨーロッパ人女性は「生まれながらにして男性より劣って



 107 書　評

いる」存在でありながら、人種としては先住民男性より文明化され、優越性を保証され

る。これに対して植民地住民は「ジェンダー体制を欠く野蛮人」として脱ジェンダー化され、

非人間的な扱いを強制された。

　こうした人種と性別の階層序列構造の主張を反覆する戦略の一つは、科学に再注目

することである。著者は人間を「支配力」を持つものとして位置付ける人間「例外主義」

を否定するポストヒューマニズムや唯物論的形而上学に依拠しながら、それらを選択的

に援用するフェミニストの新しい唯物論者やクィア理論家、トランス* 理論家を評価する。

なぜならそうした議論は、現実の身体を、多様な相互作用で構成された行為主体による

政治的可能性の場として想定するからである。

　第四章は、第三章を踏まえ身体化と公／私区分がどのように関わっているかを考察し、

公／私区分を正当化する妥当性に疑問を投げかける。正典とされてきた政治理論では、

公的領域からの私的領域の家父長制的分離は政治生活に関係がないことを前提として

きた。それに対しキャロル・ペイトマンを始めとするフェミニスト理論家は、公／私区分

は政治的に構築され、私的領域は公的領域の観点から定義されてきたことを指摘してき

た。また、ユルゲン・ハーバーマスによるブルジョワ的公共圏の議論は、公的領域がブ

ルジョア社会に特有のものであり公的なものの概念化を発展させたが、そこで想定され

ている公共圏は潜在的に平等主義たりうるという楽観主義に基づくものであった。

　しかしブルジョワジーによる普遍性の主張が法の前の平等の実現に希望を抱かせたま

さにその時に、権利主体である市民から女性が除外されたとフェミニスト理論家は反論

してきた。さらにリベラルな政治理論の神髄にある社会契約は、男性に財産権を付与す

る近代的家父長的な男性の権利の法を確立することで、私的領域における女性や奴隷

の従属を自然化し、公的領域からの排除をもたらしてきた。このように男性によって構

築された公的領域は、法の前の平等を保障しているにも関わらず女性、有色人種の人々

の生を制限するという矛盾を抱えていると著者は強調する。

　こうした矛盾は現代においてより巧妙に機能している。私的領域における国家からの

侵入を守る手段としての「消極的自由」は一見中立的な概念であるが、実際には人種、

ジェンダー、セクシュアリティに関わる抑圧を覆い隠している。例えば、トランスジェンダ

ーに向けられる暴力は私的領域に置かれることで国家の救済からこぼれ落ちる一方、そ

のジェンダー表象は公的領域に位置付けられることで監視対象とされてきた。公／私区

分は私的で前‐政治的な領域に浸透した権力関係を隠蔽する中で、有色、女性、クィア、

トランスジェンダーを管理下に置き、その人々への従属を強化している。

　第五章では公／私区分のみならず、国家自体がいかに公平な制度とは程遠いのかが



 108 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

論じられ、国家が人種化、ジェンダー化、セクシュアリティ化された主体や市民の生産

に重大な役割を果たしていることが詳述される。しかしながら、こうした国家の権力作

用は神秘化されており、その背景に西洋政治理論における国家概念の影響力があると

著者は指摘する。

　古典的な政治理論は国家の性質や概念化について多様な議論を展開してきたが、国

家は脱身体化されており、人種、セックス、ジェンダー、セクシュアリティによって特徴

づけられていないことを一様に前提としてきた。この前提に対しフェミニスト理論家は、

ジェンダー化された制度として国家を理論化し、国家は公平概念とは著しく対照的に

支配者と従属者の差異、政治的非対称性の生産に関与していることに注意を促してき

た。また、多様な批判的理論は、特定のアイデンティティへの帰属を前提にした国民国

家が、国民内部に人種、ジェンダー、セクシュアリティの階層序列構造を形成してきたこ

とを明らかにしてきた。そうした構造によって生じる特権や不利益は、多様な制度や法

規制、慣行、イメージによって創出・維持される。例えば出生証明やパスポートの発行は、

国家が身体に特定の属性を付与しカテゴリーに沿って市民を秩序付けることを可能にし

てきた。国家による法的分類の押し付けがもたらすのは、伝統的な政治理論が見落とし

ている形態の不正義であり、その再構築に取り組むことが最終章のテーマとなる。

　第六章ではまず、性別や人種は政治の外にあるのではなく、法的地位を付与し市民的

諸権利を決定する国家行為の産物であること、そして人種や階級に媒介されたセックス

／ジェンダーの判別可能性は、教育や雇用機会、所得、特権や権力のアクセスに影響す

ることが言及される。しかし、正典とされてきた政治理論では主体の従属化に国家が果

たす役割を認めてこなかった。西洋政治理論において正義は常に論争の的であり、古

代から近代、現在に至る政治思想の中で多様な議論が発展してきたが、その伝統にお

いて国家は合理性を具現し、不正や不法行為に中立的に対応する「正義の媒体」として

肯定的に描かれてきた。

　しかし、国家は歴史的に人種化、ジェンダー化された抑圧の形成に関与してきたので

あり、それは今なお「過去のもの」ではない。現代でも国家の政策が市民間に人種化

された隔離や格差の拡大をもたらしているとともに、世界各地でジェンダー平等を促進

する法的努力に付随して、女性に対する暴力が深刻化するバックラッシュが生じている。

また、トランスジェンダーに対する政策は、ジェンダー非定であることを病理化・医療化

の対象とみなし、ホルモン治療や外科手術をアイデンティティ承認の要件としてきた。そ

して、こうした人々の生が不安定に置かれる状況は、秩序の維持を掲げる国家による「保

護の失敗」ではない。むしろ国家が政治的ミソジニーや差別主義、暴力行為に関係し



 109 書　評

ているから生じており、国家はジェンダーや人種に基づく差別を禁止しながら実効的に

施行されないことを無罪放免している。

　本書で参照された様々な批判的理論は、国家による正義が形式的平等や非差別とい

う原理及びジェンダー二分法の枠組みで作動する限り、国家に基づいて正義にアプロー

チする方法は限界を持つことを明らかにしてきた。こうした多様な批判的理論から洞察

を引き出すフェミニズム理論は、政治的なものの定義の拡大及び支配的な分析枠組みと

諸カテゴリーに挑戦し、特定の制度内部における権力のインターセクショナルな作用を

分析することで、既存の秩序に埋め込まれた不正義に抵抗し、社会的、政治的、知的

生活の新様式を実現する条件の創出を可能にする。本書はそのような展望の下で締めく

くられる。

　なお、原著の副題は「フェミニストの見解（Feminist Reckonings）」であるが、訳者

のあとがきでは本書が「近年のフェミニズム研究に不可欠な視点である『インターセクシ

ョナリティ（交差性）』を全編にわたって前面に押し出して」いるという認識から、「イン

ターセクショナルなフェミニズムの地平」に変更したと説明されている。訳者の認識どお

り、インターセクショナリティが本書においても重要な概念として位置付けられているこ

とは間違いない。ただ上記の通り、著者であるホークスワースは批判的人種理論、ポス

トコロニアル理論、クィア理論、トランス* 理論のすべてを視野に入れて、オルタナティ

ブなフェミニズム・アプローチを模索している点は留意が必要だろう。

　２　本書の意義と展望

　国家は性別や人種、セクシュアリティを分類し規定することで、誰を「正当」な国民と

するかの決定権を掌中に収めてきた。本書は、国家が特定の身体にもたらす権力作用

が不正義であることを明らかにするためには、フェミニズム理論に留まらず批判的人種

理論、ポストコロニアル理論、クィア理論、トランス* 理論の知見を横断して分析する必

要があることを、多様な文献および実例から説得的に示した点で意義深い。本書を通じ

て提示された多角的なフェミニズム・アプローチは、日本においても多くの示唆をもたら

すことだろう。

　ただ、本書の議論がそのまま日本に適用できるわけではない。ホークスワース自身が

「日本語版の読者へ」の中で本書の西洋バイアスを喚起しているように、本書はあくまで

西洋の理論を主軸にしている。そうした警告に留意しながら、身体化の政治的作用にお

ける日本の文脈の特殊性を掘り下げていくことが求められるが、評者にはそこに日本特

有の課題もあるように思う。



 110 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

　国家による身体化の作用は、とりわけ日本において、生
リ プ ロ ダ ク シ ョ ン

殖／再生産をめぐる深刻な

問題を引き起こしている。日本では急速な少子高齢化や政治家の度重なる失言も相ま

って、少子化対策が人々の注目を集めてきた。その過程では、日本政府が次世代の

生
リ プ ロ ダ ク シ ョ ン

殖／再生産を女性たちに課しつつ、同時にそのような生
リ プ ロ ダ ク シ ョ ン

殖／再生産の可能性からの

排除を生み出してきたことが明らかになってきた。例をあげれば、優生保護法下で行わ

れた障害者への強制不妊手術や、性同一性障害特例法における性別適合手術の要件

が挙げられる。また制度として明確に禁止されていないにも関わらず、外国人女性の妊

娠や出産が想定されない中で起きた人権侵害もある。ベトナム人技能実習生が死産した

双子の遺体を安置したことが「死体遺棄」として問われた司法判断などは、特定の属性

を生きる主体の生
リ プ ロ ダ ク シ ョ ン

殖／再生産を周縁化する中で生じたものだったといえる。

　このような差別的な法制度が公的領域で正当化されたのはなぜなのだろうか。本書

で展開された多様な批判的理論に依拠するフェミニズム・アプローチの知見から、女

性、障害者、外国人、性的マイノリティの身体を国家の管理下に置くことを当然視する、

生
リ プ ロ ダ ク シ ョ ン

殖／再生産の権力作用を明らかにすることは、現状の政策がもたらす暴力性を是正し

将来的に予防していくためにも喫緊の課題である。

　しかしここで立ち止まってもう一歩考えたい。特定の属性を生きる人びとの生
リ プ ロ ダ ク

殖／再

生
シ ョ ン

産が国家に管理される状態が「不正義」であるという主張は、日本社会でどれほど

の重要性を持って受け止められるだろうか。本書は正義の担い手とされてきた国家像に

対して、批判的理論を駆使した鮮やかな異議申し立てが展開されるが、その議論の前提

には「正典」も批判的理論も含めて西洋社会が正義に強い関心を持ってきた背景がある。

いわば不正義を訴えるためには正義への関心があることが不可欠の条件となるが、その

同様の条件を日本は兼ね備えているのだろうか。例えば、人権を語る際に「多様性の尊

重」や「共生社会」といった言葉は好まれるが、正義が言及されることは少ないのでは

ないか。

　近年、国際社会では「リプロダクティブ・ジャスティス」や「ブラック・ライブズ・マタ

ー」など、正義を前面に掲げる運動が活発だが、同様のうねりは日本にも浸透している

と言えるだろうか。そして政策や制度が身体にもたらす規制や暴力に対して、市民社会

が不正義として議論の俎上に載せるための理論的な土台を、フェミニズム研究や政治学・

法学はどれほど提供してきただろうか。この点については、社会正義を概念の中核に位

置付けるインターセクショナリティを日本でどのように使用するかにも大きく関わっており、

インターセクショナリティを研究テーマとする評者自身の課題としたい。

　いずれにせよ、不正義を論じる最大の意義は、国家がその是正に取り組むべきことを



 111 書　評

追求しうる点にある。日本社会で起きるジェンダーと多様なカテゴリーの交差で生じる従

属や排除を「不正義」として論じる批判的分析を進めていくことにより、性差別／人種

差別／障害者差別／同性愛嫌悪／トランス差別に対抗する日本独自の「正義」の構想

にも繋がりうると評者は信じている。本書によって、正義を論じる土壌が日本社会で豊

かになることを願っている。

【脚注】
（1） 本書では「トランス」の末尾にアスタリスク* をつけることで、トランスジェンダーに関わる様々な

カテゴリーを包括していることを提示している（第一章脚注 11）。


