
 4 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

特集論文

フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

Household and Individual in Feminist Economics：
Economic Models and Conception of Human Beings

藤原千沙（法政大学）

Chisa Fujiwara（Hosei University）

Summary

	 This paper contributes to the theme of the 2022 JAFFE annual con-

ference with the title “Politics and power from a perspective of feminist eco-

nomics” from the point of view of social policy. Building on the subtitle of the 

conference “A critique of patriarchal householdism”, a feminist economics ap-

proach reflects on how the concepts of household and individual are defined, 

and what units form the basis of social policy.

	 Section 1 confirms the concept of human well-being from the capability 

approach. Section 2 examines the relationship between “provisioning” which is 

a key concept in feminist economics and “politics and power”. Section 3 sum-

marizes how the reliance on a patriarchal concept of household is apparent in 

social policy, and critically examines the household model used in economic 

analysis. Section 4 presents the concept of human beings in feminist econom-

ics and suggests the concept of the “one-parent, one-child household model” 

as the basis for social policy. Section 5 reflects on the transformation of the 

household model in Japanese society.

キーワード

経済学における人間像、個人、世帯、家父長的世帯主義、親 1 人子 1 人世帯

　本稿の目的は「フェミニスト経済学からみた政治・権力」と題する日本フェミニスト経

済学会 2022 年度大会共通論題テーマについて、社会政策の観点から接近することであ



 5 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

る。「家父長的世帯主義批判」という副題が付されていることを踏まえて、「世帯」と「個

人」をどのように捉えるか、社会政策の単位にかかわる問題について、フェミニスト経済

学の人間像を検討することを通して考えてみたい（1）。以下、第 1 節では、人間のウェルビ

ーイングとは何か、ケイパビリティ・アプローチを確認する。第 2 節では、フェミニスト

経済学のキー概念であるプロヴィジョニングと「政治・権力」との関係を検討する。第 3

節では、家父長的世帯主義が社会政策でどのようにあらわれるのか、経済学の世帯分

析モデルとともに整理する。第 4 節では、フェミニスト経済学の人間像を踏まえて「親 1

人子 1 人世帯」を社会政策の基点に据える見方を示す。第 5 節は、日本社会における

世帯モデルの変革を考える。

　１　人間のウェルビーイングとは何か―ケイパビリティへの着目

　人がおこなう経済活動の成否の尺度が人間のウェルビーイング（human well-being）

にあるという点に異論は少ないだろう。フェミニスト経済学もしかりである（Berik and 

Kongar 2021ｂ：3）。ウェルビーイングとは「良い状態で存在する」という意味であり、

日本語では「幸福」「豊かさ」「福祉」といった言葉に訳されることもある。ではいった

い「良い状態」とはどのような状態なのだろうか。

　何をもって「良い状態」とみなすのか、主流派とされる新古典派経済学は「効用 util-

ity」に着目する。効用とは、私たち個 人々の主観的な満足度のことであり、満足度が高

いほど、人は良い暮らしぶりにあるとされ、より多くの人々に幸福感や満足感を与える社

会の状態が良い状態とみなされる。新古典派経済学では、自らの効用を最大化する選

択を行う個人が人間像として想定されており「合理的経済人 rational economic man」

と呼ばれる。

　しかし、個人が満足していることを「良い状態」と判断して、望ましい資源配分の

あり方や政策を決定することは、正義（justice）や公正（fairness）にかなうだろうか。

貧困状態に長く置かれた人は、ほんの少しの資源配分で大きな満足度を得るかもしれ

ない。抑圧された奴隷状態に置かれた人は、たった 1 日自由が与えられただけで幸福感

が高まるかもしれない。人間は、置かれた環境に適応して生き延びており、効用という

主観的な満足度を尺度にすることは、人がそもそも置かれている状態や条件の不平等を

無視することになる。総じて、恵まれない環境に置かれている人ほど自らの欲求を抑え

込みがちであるのに対して、恵まれた環境で満たされているように見える人ほど求める

水準は高く、彼らを満足させるのは容易ではない。不満を表明する彼らの効用を高める

ために、より恵まれた人に社会の資源がより多く届けられるとしたら、それは大方の人の



 6 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

正義感にそぐわない。公正な資源配分とはいえないだろう。

　では、効用といった主観的な満足度ではなく、客観的に測定できる「財 goods」に着

目するのはどうだろうか。財とはモノであり、多くの財を持つことは「良い状態」で、わ

ずかな財しかないことを「良くない状態」とみなせば、財の不平等が可視化され、焦点

化される。ある社会において個 人々が有する財の量が異なる問題は、どこまでが許容さ

れ、どこから解消されなければならないのか。財に着目すれば個人間の比較が容易とな

り、正義や公正の観点から、格差・不平等の是正と望ましい資源配分のあり方を議論

することができる。

　しかし財とは、何かを生み出したり何かの役に立つための手段にすぎず、財の量がそ

の財を保有する個 人々の「良い状態」に直結するわけではない。食材という財は、人の

生命の維持に不可欠な栄養素を含有しているが、調理法の適切さや、年齢、性別、健

康状態など、個 人々が置かれた状況や条件で消化や吸収は異なり、食材がもつ栄養量

がそのまま摂取される栄養量を表すわけではない。自転車という財は、徒歩よりも遠く

に速く移動できる特性をもつが、下肢を動かせない人は自転車のその特性を実現するこ

とはできない。総じて、病気がちな人や障害のある人は、同じ種類と量の財を保有して

いても「なしえる」ことは健康な人よりも限られる。健康な人と同様に「なしえる」状態

に達するには、より多くの財や異なる財が必要である。つまり、何かを生み出したり何

かの役に立つ財の特性が、実際に何かを生み出したり何かの役に立つ「機能 function-

ing」へと変換するプロセスには、さまざまな要因がかかわるのであり、そういった個 人々

の置かれた状況や条件の違いを踏まえると、財の量で「良い状態」かどうかを判断する

ことはできない。

　上記のような考え方を踏まえて、1 人ひとりの人間にとって何ができるのか（doing）、ど

のような状態になれるのか（being）、「機能」の束に焦点をあてるのが、ケイパビリティ

という概念である。人間にとって価値があるのは、食材や自転車といった財そのもので

はなく、それによって栄養が満たされた状態になる（being）、遠くに速く移動することが

できる（doing）ことである。「良い状態」とは、個人的要因や社会的要因も加味したう

えで、その人がなりえる（being）／なしえる（doing）ことが豊富にあること、その意味

での「自由」である。アマルティア・センは、このように個 人々がなりえる（being）／な

しえる（doing）1 つひとつを機能と呼び、これら実現可能な機能の集合体（束、幅、大

きさ）を「ケイパビリティcapability」と名付けた（Sen 1985＝1988、Sen 1992＝2018）。

　フェミニスト経済学でも効用や財に焦点を当てる研究は存在するが、ウェルビーイング

とは何かを議論する場合、このケイパビリティ概念がしばしば用いられる。なぜなら後



 7 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

述するように、フェミニスト経済学のキー概念であるプロヴィジョニングは、ケイパビリテ

ィの拡大とかかわるからである（Robeyns 2021、Berik and Kongar 2021b）。

　図 1 は、筆者の理解に基づく効用と財とケイパビリティの関係を図示したものである。

フェミニズムの観点からみてケイパビリティ概念の重要な点は「変換」と「選択」であろう。

　変換のポイントは、同じ量の財が誰に対しても同じようになりえる／なしえる機能につ

ながるとは限らないことである。宗教上の戒律で女性が自転車に乗ることを戒められる

社会では、遠くに早く移動できる自転車の特性は、女性が得られる機能に変換されるこ

とはない。財の特性が機能に変換するプロセスには、病気や障害といった個人的な要因

だけでなく社会的な要因もかかわるのであって、性別、年齢、民族、国籍、階級といっ

た 1 人ひとりが置かれている状況や条件を交差的に分析する「インターセクショナリティ」

の視点を必然的に要請する。

　変換プロセスには「アンペイドワーク」と「ケア」が介在することも確認しておきたい。

食材という財が、栄養が満たされた状態になるという機能へと変換されるためには、食

材を口に運べる食料に変える加工や調理を必要とする。私たちが日常的に行っている

家事というアンペイドワークは、財の特性を自らの機能に変換するために不可欠な行為

である。では、自ら加工や調理ができない人、自ら摂食できない人は、どのようにして

自身の栄養を満たすことができるのか。他者がその人のために食事をつくり口に運ぶ働

きかけがなければ、食材の特性は、その人が獲得できる機能に変換されることはない。

育児や介護といった「ケア」は、自らの力では財の特性を機能に変換できない依存者と

図 1　財・機能・効用
出所：Sen（1985=1988）、Sen（1992=2018）、Sen（2009=2011）等をもとに筆者作成。

アンペイドワーク
ケア

インターセクショナリティ

変換

財 機能 効用

実現可能な機能の束＝
ケイパビリティ

選択

財の特性

食材　　　栄養素がある

自転車　　遠くに早く　
移動できる　

栄養を満たすことが
できる (being)

遠くに早く移動できる
（doing）

栄養を満たす
／満たさない

移動する
／しない

実現化した機能

満足度

満足度

エイジェンシー



 8 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

呼ばれる人間に対して、他者がその人に働きかけることで、依存者が自身の機能を獲得

しケイパビリティが拡大する関与である。

　ケイパビリティ概念でもうひとつ重要な点は「選択」であり、１人ひとりの人間の「エ

イジェンシー agency」を重視することである。エイジェンシーもウェルビーイングと同様、

日本語に訳しにくい概念だが、人間の内面から発動して行為へと結びつく動態的な要素

であり“行為主体性”とも表現される。人間の行為は、社会構造によって促されたり抑え

られたり制御される要素がある一方、外部の構造から自律的に、その人の内部から生ま

れる主体的な要素もあり、そのエイジェンシーこそが外部の構造を変えることにもつなが

る。１人ひとりの人間が置かれている状況の違いが変換プロセスにかかわるだけでなく、

１人ひとりの人間の主体的な選択の違いも尊重されなければならない。

　ケイパビリティは“潜在能力”と訳されることがあるように、あくまで潜在的に実現可

能な機能の集合体であり、結果として顕在化する行動や状態ではない。とはいえ日常用

語として語られる「潜在能力は無限大」といった未知数の能力ではなく、その人がその

時点のその状況下で実現可能な能力である。ケイパビリティとは、人がなりえる／なしえ

る実現可能な選択肢の束であって、その人が現実世界で実際にその選択をするかどうか

ではない。私たちがめざすべきは、食材を入手して栄養を満たすことができるというケイ

パビリティの拡大（飢えからの自由）であって、飢えない自由があるＡさんが食事制限を

主体的に選択して、現実世界では栄養不足という結果を招くことはありうる。

　一方、Ｂさんはそもそも十分な食材を入手できない自らの環境に諦め、わずかな量の

食事でも満足して現実世界で暮らしているとするならば、ケイパビリティ・アプローチは、

効用に着目するアプローチとは異なり、それは問題であると考える。栄養不足のＡさんと

Ｂさんは、現実世界で顕在化した栄養不足という結果は同じである。しかし、その人が

現実的になりえる／なしえるケイパビリティには違いがあり、Ａさんは大きなケイパビリテ

ィがありながら主体的に栄養不足を選択したのに対して、Ｂさんはケイパビリティの小さ

さから栄養不足が生じているからである。人間のウェルビーイングの向上とはケイパビリ

ティの拡大であるとみなすフェミニスト経済学が 1 人ひとりの個別性とともに主体性を重

視するのは、この「変換」と「選択」にかかわるからであると筆者は考える。

　２　フェミニスト経済学とソーシャル・プロヴィジョニング

　では 1 人ひとりの人間がなりえる（being）／なしえる（doing）ことを広げていくため

には何が必要か。フェミニスト経済学のキー概念であるプロヴィジョニングは、ケイパビ

リティの拡大とかかわる（Robeyns 2021）。本節ではプロヴィジョニングの考え方を整理



 9 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

しつつ、政治・権力との関係を考えてみよう。

　『フェミニスト経済学ハンドブック』（Berik and Kongar 2021a）の全体を総括する

第 1 章は、「フェミニスト経済学におけるソーシャル・プロヴィジョニング・アプローチ」

と題されており、プロヴィジョニングは、フェミニスト経済学のキー概念である。だが、

この用語を「提供」「供給」「支給」「準備」「供与」といった言葉で簡潔に翻訳し、「フ

ェミニスト経済学における社会的提供アプローチ」と訳しても、日本語では十分な意味

を捉えることができない。英語の［provision］という言葉は、ただ提供することではな

く、誰かが必要としているものを提供するという意味があり、実際にその人に届けられて

使えるようになることが含意されている。誰かが必要としていることは必ずしも本人が表

明するとは限らないがゆえに、他者がその人にとって何が必要なのかを思慮して手配す

ることも含まれる。また、必要が生じたら即応して調達するためには、必要がないとき

から備えておかなければならず、備蓄や保管といったあらかじめの準備にも広がる概念

である。すなわち、プロヴィジョニングとは、人間の必要（ニーズ）を充足するために提

供されるもの、その行為、その備え、その配慮、すべてを含むものであり、人間の必要

充足のための準備・供与といえよう（藤原 2022）。

　足立眞理子が、フェミニスト経済学のソーシャル・プロヴィジョニング・アプローチは

「社会的再生産における必要財とサービスの調達・備給・循環全体を射程とする」（足

立 2013）と論じたように、この概念の根底にあるのは「人間の必要」である。「人間の

欲求」に着目する新古典派経済学との違いであり、しかもフェミニスト経済学が“政治・

権力”と対峙しなければならない問題ともつながっている。

　ジュリー・ネルソンは、IAFFE（国際フェミニスト経済学会）設立と同時期に出版され

た古典的書籍（Ferber and Nelson 1993）に“The Study of Choice or the Study 

of Provisioning?”と題する論文を寄せている（Nelson 1993）。経済学は、チョイス（選

択）の研究ではなく、プロヴィジョニングの研究であると論じたものであり、プロヴィジ

ョニングは学会設立当時からフェミニスト経済学のキー概念であった。同論文でネルソ

ンは、経済理論は選択理論とほぼ同義語のようになってきていること、つまり、利己的

で合理的な個人の効用を最大化させる選択が「経済的アプローチ」だとみなされるよう

になっていることを批判する。経済学の定義があたかも個人の選択に関する数学的モデ

ルであるかのように狭められてきたのは、抽象的、一般的、分離独立的、非感情的なこ

とが“科学的思考”であるとするデカルト的な二元モデルのもとで、定理や証明の形で表

現できるものだけが真の知であるとみなされてきたからである。それゆえに経済学は社

会科学のなかでも「高い地位」を得たが、合理的選択の研究が経済学であると定義す



 10 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

ると、研究の中心は、物質的な世界で現実に存在する人間ではなく、何事にもとらわれ

ずに分離独立した“コギト”になる。自然、子ども時代、身体的ニーズ、人間同士のつ

ながりは経済学から締め出され、関心をもたれることはない。だがそもそも経済学とは、

人間の物質的な福祉の基盤に関する研究であり、「個人の選択に関する数学的理論」「選

択理論的アプローチ」を「経済理論」「経済学的アプローチ」と呼ぶべきではない。経

済学とは、人間の必要を満たすものが、いかにして生み出されて、1 人ひとりの人間に届

けられるのか、つまり、プロヴィジョニングの研究であって、「経済学」という言葉の意

味を取り戻すことをネルソンは訴えた（藤原 2022）。

　同論文では、［the study of choice］と［the study of provisioning］が対峙されて

いるが、背後にある原理は、欲求（want/wants）と必要（need/needs）であろう。新

古典派経済学は、自らの効用を最大化する選択の研究であって、原理となるのは、人間

の「欲求」である。それに対して、フェミニスト経済学は、人間の必要を満たすものが

いかにして生み出されて届けられるのか、プロヴィジョニングの研究であって、重視する

のは、人間の「必要」である。だが、人間の欲求に基づく合理的選択理論はシンプル

で力強いのに対して、人間の必要に着目する経済学は、曖昧かつ複雑である。

欲求（want/wants） 必要（need/needs）

自らの欲望（desire）や選好（preference）
に基づき、何かを求めること
→「需要 demand」
個人的・主観的
他者からの介入の余地なし
他者による評価の余地なし
個人単位
上限なし

「なくてはならないこと」や「なくてはならないもの」
を求めること＝到達すべき「望ましい状態」を実現
できていない不足や欠落を埋めること
→「なくてはならない」到達すべき状態とは何か？
他者による客観的判定、社会的合意
政治・権力との対峙、パターナリズムとの対決
個人単位、世帯単位
上限あり

　表 1　欲求と必要
出所：武川（1991）、山森（1998）等をもとに筆者作成。

　表 1 で整理したように、欲求（want/wants）とは、自らの欲 望（desire）や選好

（preference）に基づき、何かを求めることであり、個人的・主観的なものである。他

者からの介入の余地はなく、他者による評価の余地もない。経済学でいう「需要 de-

mand」のベースとなるのはこの人間の欲求であり、欲求の主体はまぎれもない「個人」

である。個人的・主観的な欲求は人それぞれ異なっており、上限はなく、無限である。

　それに対して必要（need/needs）とは、「なくてはならないこと」や「なくてはならな



 11 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

いもの」を求めることである。この「なくてはならない」という概念自体、到達すべき「望

ましい状態」があることが前提されている。すなわち、何らかの到達すべき「望ましい

状態」があるという価値判断があり、そこに到達できていない不足や欠落があるという

認識があり、その不足や欠落を埋めて「望ましい状態」を実現することが「必要を満たす」

「必要を充足する」ことである。

　フェミニスト経済学がプロヴィジョニングの研究であり、人間の欲求ではなく、人間の

必要に着目するということは、それゆえ「人間の必要とは何か」という論議を引き起こす。

他者からの介入の余地がない欲求とは異なり、必要という概念は、「なくてはならない」

到達すべき状態とは何か、客観的な判定や社会的合意を要するからである。必然的に、

“政治・権力”と対峙することになり、「これが人間の必要である」という倫理的な価値

判断を明確にしなければならない。加えて、パターナリズムとの対決も要請される。「あ

なた自身はわかっていないだろうけど、あなたの必要はこれです」という形で、他者か

ら判定されることがあるのが必要の特徴だからである。そういったパターナリズムと対

決するためには、エイジェンシーやエンパワメントといった「個人」の主体が重要となるが、

必要はしばしば「世帯」単位で判定され、1 人ひとりの個人がないがしろにされる危険

がある。

　現実の政治の世界では「人々の声を聞いて政治に反映します」という演説がしばしば

なされるが、人々の声とは何か。人々の欲求か、それとも、人々の必要か。山森亮は、

「人間の必要」と「人間の欲求」を同一視してはならないと論じ、アマルティア・センの

ケイパビリティ・アプローチは、欲求と必要を区別しない既存の経済学への異議申し立

てと捉えた（山森 2002）。政治家が人々の声を聞くという場合、それは人々の必要では

なく、人々の欲求かもしれない。しかし「欲求」という原理は、他者が介入できない絶

対的なものであり、欲求の中身の判定や優劣の比較はしないチョイス（選択）の研究は、

倫理的価値判断を避ける点で中立的にみえる（効用の個人間比較の不可能性）。それに

対して「必要」という原理は、何が必要かをめぐる社会的合意や倫理的価値判断を要す

る複雑な概念であり、本当にそうなのかという疑わしさや曖昧さをともなう。人間の欲

求は際限なく広がるのに対して、人間の必要はおのずと限られるため退屈かもしれない。

だがフェミニスト経済学はこの必要の議論を引き受けなければならない。なぜなら「人

間の必要」は「人間の欲求」より優先されなければならないという立場性をとるからで

あり、人間の欲求に基づくチョイス（選択）の研究ではなく、人間の必要に基づくプロ

ヴィジョニングの研究こそが、経済学であると考えるからである（Nelson 1993）。



 12 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

　３　人間の必要（ニーズ）の充足と個人・世帯

　それでは、誰が人間の必要を充足するのだろうか。どのようにして私たち人間の必要

は満たされるのか。続けてこの問題を考えてみよう。人間の必要（human needs）は、

ヒューマンニーズと表現されることもあることから、以下では文脈にそって「必要」「ニー

ズ」と表記する。いずれも「欲求」とは異なる「必要」という意味内容で同義である（2）。

　誰が人間のニーズを充足するのかについては、福祉トライアングル（3 セクター）、福祉

ダイアモンド（4 セクター）、ケア・ダイアモンド（4 セクター）といった議論がある（Razavi 

2007、落合 2021）。「家族」「市場」「国家」の 3 つに「共同体（コミュニティ）」を加

えた 4 つのセクターが福祉（ケア）の提供主体とされ、各国・各地域でそれぞれのセ

クターが果たしている大きさの差異が注目されてきた。国家が提供する制度的な福祉だ

けでなく、複数の福祉提供主体を複合的に捉える見方は、かねてから「福祉多元主義 

welfare pluralism」や「福祉ミックス論／福祉複合体論 mixed economy of welfare」

として議論されている（Johnson 1987＝1993、Thane 1996＝2000、高田 2001）。

　人間のニーズは、さまざまな形で充足されてきたとはいえ、「家族」「市場」「国家」「共

同体（コミュニティ）」がその提供主体であったことは間違いないだろう。福祉ダイアモ

ンドやケア・ダイアモンドと呼ばれるこの 4 セクターは、プロヴィジョニング・ダイアモン

ドでもある。このうち国家は、このようなプロヴィジョニング・ダイアモンドのあり方を形

づくる。国家による提供が少なくなれば、それ以外の 3 つの提供主体が果たさなけれ

ばならない役割が大きくなる。国家は、規制や給付といった政策手段を通して、市場に

よるプロヴィジョニングを期待したり、家族にプロヴィジョニングを押し付けることができ

る。ただしそのような国家機能は、国家の政策が国内にいきわたり現実化することが前

提であり、グローバルサウスの国家機能はグローバルノースよりも限定的である。

　国家はプロヴィジョニング・ダイアモンドのあり方を形づくるとともに、福祉提供主体

の 4 セクターの 1 つであり、税制や社会保障制度といった具体的な施策を通して人間の

ニーズを充足する。図 2 は、大沢真理が示した政策サイクルであり、国家が政策を形成

して人々に帰着するプロセスを表している。出発点である【1】は「多様なニーズ」、最終

ゴールの【8】は「個人のニーズ充足」とあることからわかるように、福祉提供主体とし

ての国家が人間のニーズを充足するプロヴィジョニングの過程を表したものとみなすこと

ができよう。

　この図からわかることは、さまざまな過程でジェンダーバイアスが入る可能性があるこ

とである。ジェンダーバイアスは“政治・権力”そのものであり、そのバイアスで政策が

歪められる可能性があることを示唆している。「家父長的世帯主義」があらわれるのは、



 13 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

【8】
アウトカムの総体

（個人のニーズ充足
および外部効果）

【1】
社会的、経済的、物的環境

多様なニーズ
所得貧困、不平等、傷病
失業、子育て、教育学習
介助、住宅、環境汚染

脆弱性／レジリエンス
横断するジェンダー課題

　　　【2】
　　政策形成
目標　　　　　　　　　　　　　

表出

↑↓　決定 ← 応答 →　公認　 ←

　　　　（ジェンダー・バイアス） 
→

手段　　　　　　　　　　　　　
承認

　資源コントロール　←
（ジェンダー・バイアス）

組織マネジメント　
（ジェンダー・バイアス）

　【3】　　　　　【4】　　　　　　【5】　　　　　　　　【7】
インプット　→　　作動　　→　アウトプット　 →　世帯内再分配　→

（資源投入）　　　（利用）　　　（資源の帰着）

　　　　　　　　　　　　　　　　【6】
　　　　　　　　　　　　　　 副アウトプット
コスト　　　　　　効率性 →
機会コスト　　（ジェンダー・

財政コスト　　 バイアス）

（ジェンダー・バイアス）

↑↓利用者コスト

（ジェンダー・
　 バイアス）

まず【1】から【2】の過程である。多様なニーズが「表出」され、それらのニーズが「承認」

されることで「公認」され政策形成がなされるが、そこでは「世帯としてのニーズ」を聞

くという形で、「個人としてのニーズ」は表出されても承認しない、世帯のなかの個人は

見ないことが往々にしてある。東日本大震災を契機とする東京電力福島第一原発事故を

受けて、福島から避難を余儀なくされた人々に対しても、被災自治体が「住民意向調査」

として「世帯の代表者」に意見を聞くことがある（清水 2022）。住民の意向は、性別や

年齢をはじめ個 人々が置かれている状況によって異なるにもかかわらず、世帯のなかの

個人を見ることなく、世帯をあたかも個人と同一視して「世帯の意向を聞く」のは家父

長的世帯主義そのものである。

　もうひとつ、家父長的世帯主義が現れるのは【7】から【8】の過程である。【1】から【2】

で公認されたニーズを充足するために社会政策が何らかの給付を行ったとしても、それは

「世帯」に届けられるだけで「個人」に帰着しないことがある。新型コロナウイルス感染

症の広がりを受けて 2020 年夏に給付された特別定額給付金も、世帯員全員の分が世

図 2　福祉提供主体としての国家による人間のニーズ充足と政治・権力
出所：大沢真理（2022）の図 1「政策サイクルのジェンダー化」。



 14 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

帯主の口座に振り込まれた。1 人あたり10 万円という形で個人単位で政策決定がなされ

ても、実際の給付が世帯単位であれば、個人に届く保証はない。つまり【7】の世帯内

再分配が重要となるのであって、ここで働く政治・権力（ジェンダーバイアス）によって

政策決定が歪められてしまえば、個人のニーズ充足という【8】のアウトカムにはつなが

らない。

　世帯のなかで個人の利害が異なることを認めずに、世帯を一体に捉えて、世帯のなか

の個人を見ないことは、経済学では“ユニタリーモデル”と呼ばれる。ゲーリー・ベッカ

ーの「新家庭経済学」の世帯モデルは、世帯を単一の主体と捉え、単一の効用関数を

最大化させると考えるユニタリーモデルである。ユニタリーとは、「単一」「単体」を意

味しており、世帯は複数の人間が集まっていても、世帯としての効用は１つであるとする

考え方である。世帯員それぞれの収入は世帯の共同の予算としてプールされており、所

得の源泉が誰であろうと世帯内の資源配分には影響を与えないと仮定される（所得プー

リング仮説）。

　しかし、この所得プーリング仮説に基づくユニタリーモデルは、多くの実証研究で疑

問が出されてきた。世帯は単一の主体であり、所得は共同予算としてプールされている

ならば、誰がその所得を管理しているかは関係なく、所得が増加／減少したときの影響

は、世帯員全員で共有されるはずである。しかしさまざまな国の実証研究で、世帯の誰

が所得を得たかによって世帯の支出が変わりうることが知られるようになった。世帯所

得に女性が貢献したシェアが高まると食費や教育費への支出割合が高くなる、児童手当

を世帯主に給付するのではなく児童の母親に給付すると児童向けの支出割合が高くなる、

などである（Pahl 1989＝1994、The World Bank 2001＝2002：116-121）。世帯内の誰

が所得を得るかによって世帯内の資源配分は変わるとしたら、世帯を単一とみなしては

ならず、世帯のなかの個人を見る必要がある。

　世帯を単一に捉えるユニタリーモデルに代わって、世帯は異なる選好をもつ個人の集

まりだと考えるのが“コレクティブモデル”である。コレクティブとは「協同」や「集合」

といった意味をもち、複数の人間の存在を前提する。コレクティブモデルでは、選好の

異なる世帯員がそれぞれの効用をもとに意思決定を行っているものの、世帯員の間で

交渉（バーゲニング）が行われた結果、世帯としての意思決定が導き出されると考える。

したがって、この世帯モデルで重要となるのは、世帯員それぞれの交渉力（バーゲニン

グパワー）である。世帯員の交渉力に影響を与える要素はさまざまあるが、万一、交渉

が決裂したときに、その世帯を出ていくことができるかどうかは大きな要素である。世

帯を離れた場合の効用水準は脅迫点（threat point）と呼ばれ、世帯員の脅迫点はそ



 15 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

れぞれに異なる。その世帯から離れて生きていくことが難しい小さな子どもは交渉力を

もたないが、子どもが成長して世帯の外の他者とつながり自ら働いて生きていくことがで

きるようになれば、脅迫点の変動を通して世帯内の交渉力も高くなり、世帯としての意思

決定と世帯内資源配分に影響を与えるかもしれない。

　このモデルの革新的な点は、世帯の外で生きていくことができるという外部選択

が、世帯内の意思決定や資源配分を変化させると考える点にある（Doss 2021）。たと

えば、当該社会で女性労働力率が高まり、女性の賃金が上昇すれば、たとえある女

性が外で働いていなくても、世帯内での女性の交渉力が高まることになる。労働市場

の変化だけでなく、税や社会保障の制度が変わること、労働法や家族法といった法

律が変わることによっても、男女の外部選択に影響を与える。そういった外部選択の

変化が、脅迫点の変動を通して世帯員の交渉力を左右し、世帯内の意思決定や資源

配分に変化をもたらす可能性がある。ポイントとなるのは、交渉が成立しない最悪の

場合には交渉から降りて退却できることである。世帯内で不利な交渉を続けるぐらい

なら世帯から離れます、それでも私には生きていける場所がありますと宣言できることが、

その人に大きな交渉力を与える。その力は個人で獲得するというよりも、外部選択の変

化という形で社会的にも構築されるものであり、人びとの連帯や運動によって変わりうる

ものである（Folbre 2020：ch.5）。

　個人のウェルビーイングを重視するフェミニスト経済学にとっては、世帯を単一に捉え

るユニタリーモデルよりも、世帯を異なる選好をもつ個人の集まりと捉えるコレクティブ

モデルのほうが、個人の差異を認める点で親和性がある。とはいえ、どちらも「効用」

概念に基づく理論モデルである。世帯員それぞれの異なる選好を認めるコレクティブモ

デルでも、交渉の結果として実現する世帯内の資源配分の結果は、世帯員間においてパ

レート最適（パレート効率的な配分）の状態にあると考える。パレート最適な資源配分

とは、世帯内の誰かの効用を犠牲にしなければ他の誰かの効用を高めることができない

状態であり、資源が無駄なく配分されている状態を指す。

　では実際の世帯内の資源配分は、パレート最適になされているだろうか。私たちの身

近な世帯でも、世帯が生みだす財やサービスを最大化させるために世帯員は行動してい

るというより、性別、年齢、立場などに付与された規範の影響を受け、パレート最適と

は無縁な状態にあるほうが多いのではないだろうか。フェミニスト経済学は、「合理的選

択」「効用最大化」「パレート最適」といった市場経済の尺度で世帯のなかを分析する

問題点を指摘してきた（England 1993、Strober 1994＝1994）。

　コレクティブモデルは、異なる選好をもつ世帯員どうしが自らの外部選択と脅迫点を



 16 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

もとに他の世帯員と交渉力を競うモデルであり、世帯員間の「対立」が前提されている。

しかし、家計と住居をともにする世帯は、世帯員の対立と交渉だけで動くわけではない。

共同で生活し、世帯としての財を共有し、依存状態にある世帯員のケアも行っているの

であり、世帯員どうしが「協力」している側面も重要である。フェミニスト経済学は、世

帯内の意思決定と資源配分を理解するためには、世帯内における「協力」と「対立」の

両方を認めることが重要だと考える。世帯内の個人は、他の世帯員と対立しているだけ

でなく、協力もしているのであり、「協力的対立 cooperative conflict」（Sen 1990）と

呼ばれる。

　“協力的対立モデル”では、世帯員との協力や協調においても、また世帯員との対立

や交渉においても、世帯員の認識（知覚・識別 perception）が重要な要素となる。な

ぜなら、何が自分の利益なのかという自己利益への認識の強さは、世帯員で異なること

がありうるからである。ある世帯員が、自分のウェルビーイングを犠牲にすることで他の

世帯員に長期的な利益がもたらされると認識すれば、交渉プロセスにおいて自己の利益

は押し通さないかもしれない。逆にいえば、何が自己利益かを認識して関心をもつ世帯

員ほど、世帯内での交渉力は強くなる。この自己利益の認識は、社会のなかで何が正当

性をもつかといった社会規範によっても影響を受ける。つまり自己利益とは、他者との関

係性のなかで揺れ動きつつ認識されるものであり、また社会的に構成されるものであっ

て、それゆえ“政治・権力”に左右される可能性がある。子どもや病者などに対するケ

アは、自己利益で動機づけられた行動というより、自らの責任としてかかわる行動である。

世帯全体として限られた食料を子どもに食べさせて自分は空腹を我慢するなど、自分に

低い効用しかもたらさなくてもその行動を選択することも世帯のなかの個人は行っている。

つまり、対立や交渉という側面だけでなく、協力や協調という側面も見る必要がある。

　重要なことは、世帯員が協力・協調していることは世帯員が平等であることを意味す

るわけではない、ということである。どうあがいても勝ち目のない弱者は、たとえ支配

的な秩序が不平等で理不尽であっても受け入れざるを得ないのであり、その結果、受け

入れているのだからと不平等が正当化されて生き続ける。世帯のなかの弱者から抗議の

声があがらないことは、世帯のなかが平等である証拠ではない（Doss 2021）。

　以上のように、世帯を単一の主体と捉えるユニタリーモデルはあまりにも単純で現実

からも遊離しており、ユニタリーモデルに代わる世帯モデルが発展してきた。にもかかわ

らず、日本の社会政策は、世帯員である個 人々の利害の違いを認めず、ユニタリーモデ

ルを疑うことなく採用して政策を遂行している。夫婦別姓も、別姓の強制ではなく選択

制の提案であるにもかかわらず、日本の政治が強硬に認めないのは、ユニタリーモデル



 17 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

の揺らぎを恐れているからなのかもしれない。

　国家の政策対象はあくまで「世帯」であって「個人」ではないという構図は、コロナ

禍の経済支援も「会社」や「業界」が対象であって労働者個人ではなかった構図と重なる。

「特別定額給付金」の給付対象者は住民基本台帳に記録されている者であり、受給権

者はその者の属する世帯の世帯主であった。「雇用調整助成金」は、事業主が労働者

に休業手当等を支払う場合に事業主に助成されるものであった。「小学校休業等対応助

成金」の給付対象者は、新型コロナに感染したり保育所・学校の休業で通えなくなっ

た子どもの世話を保護者として行う者とされたが、労働者に対して有給休暇を取得させ

た事業主を支援するものである。この世帯や会社・業界に着目して利益を供与する政策

は、“世帯主”や“業界団体”の政権支持につながる。しかも個人のニーズではなく、世帯

としてのニーズ、会社や業界としてのニーズは、もしかしたら彼らのウォンツ（欲求）かも

しれない。コロナ禍対策でも物価高騰対策でも、国家の給付先は旅行業界やエネルギ

ー業界であり、個人への給付ではなかった。

　日本の社会政策を振り返ると、1970 年代以降の「日本型福祉社会」論では“家族”

が重要であるとされ、2010 年代以降の「地域共生社会」論では“地域”が重要であると

されてきた。いずれも共通しているのは、個人を見ないことである。家族のなかや地域

のなかで、誰が、どのように、人間のニーズを充足しているのか、誰がプロヴィジョニン

グを行っているのかは意図的に見ないというのが日本の政策の特徴である。個人を見な

いからこそ、“家族”や“地域”から無尽蔵な労力が引き出せると想定して政策が構想さ

れている。「家父長的世帯主義」の下では、「『いのちとくらし』の危機を回避しようとす

る『努力』が、政治的に不可視化され、ときに『当たり前のこととして前提』され、剥

奪され続けてしまう」（3）のであって、個人を見ない、という政策は、個人の抑圧と収奪に

つながる。だが、もしかしたら、それが日本経済の特徴なのかもしれない。個人のウェ

ルビーイングに着目せず、「世帯」としての良い状態、「業界」としての良い状態を重視す

るならば、政治の関心は、世帯や業界であって、個人ではない。しかしそういった社会

では、個人の努力が無尽蔵に引き出されつつも、不可視化され、剥奪され続ける。

　フェミニスト経済学は、世帯や業界ではなく、個人を重視する。社会のなかに埋め込

まれて固有の状況に生きている 1 人ひとりの人間の必要（ニーズ）を充足するものが、い

かに生み出されてその人に届けられるのか、プロヴィジョニングに着目するからである。

だが個人を重視するという場合、新古典派経済学の方法論的個人主義との違いが問題

となる。次節ではその問題を考えてみたい。



 18 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

　４　「関係性のなかにある個人」と世帯―親 1 人子 1 人世帯モデル

　表 2 は、新古典派経済学の人間像とフェミニスト経済学のそれを本稿の関心において

対照させたものである。フェミニスト経済学が想定する個人とは、関係性のなかにある

個人である（Nelson 2021）。他者から分離・独立した個人ではなく、他者との相互依存

的な関係のなかで存在する個人であり、他者への共感（sympathy）や他者に対するコ

ミットメント（commitment）で行動することもありうる（4）。新古典派経済学の効用アプ

ローチは、なぜその人がそれを好むのか、個人の嗜好や選好は外生的なものであって

経済学の分析対象外とされるが、フェミニスト経済学は、個人の選好こそ社会的につく

られジェンダー化されているとして分析対象に据える（適応的選好形成）。新古典派経済

学は、人間の欲求（ウォンツ）をベースに、効用最大化の選択を考えるが、フェミニスト

経済学は、人間の必要（ニーズ）をベースに、必要充足のための準備や供与がなされる

総過程をソーシャル・プロヴィジョニングとして捉える。人間の必要は何かをめぐっては、

政治・権力と向き合うことになり、倫理的な価値判断を避けることはできない。それゆ

え確固としたフェミニスト・スタンドポイントが重要となる。効用の個人間比較はできな

いとして価値判断を放棄する新古典派経済学は中立的で科学的思考に見えるが、人間

の必要（ニーズ）は人間の欲求（ウォンツ）より優先されなければならないとする倫理を

経済学に持ち込むのがフェミニスト経済学であり、その人間像は合理的経済人とは異な

る。

新古典派経済学 フェミニスト経済学

rational economic man　合理的経済人
自らの効用が最大となる選択を行う利己的な
個人

他者からの分離・独立、他者の効用との軽
重は測れない（比較不可能性）
個人の選好は経済外的で外生的なもの（射
程外）
欲求（want/wants）原理　効用の最大化
価値自由で中立であると主張、デカルト的科
学、倫理的価値判断は行わない、正義や公
正は射程外

individuals-in-relation　関係性のなかにある個人
依存状態で生を受け、他者による関与でケイパビ
リティを拡充し、長じては他者を支え、老いては
支えられる個人
他者への共感、他者へのコミットメント

個人の選好は社会的につくられる（適応的選好形
成）
必要（need/needs）原理　ケイパビリティの拡大
価値自由が困難であることに自覚的、倫理的価値
判断をためらわない、フェミニスト・スタンドポイ
ント

表 2　経済学における人間像
出所：England（1993）、Nelson（1993）、足立（2001）、久場（2002）、Berik and Kongar（2021b）、

Nelson（2021）等をもとに筆者作成。



 19 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

　では、フェミニスト経済学の個人と世帯のモデルとはどのようなものになるか。筆者は

「関係性のなかにある個人」と世帯の関係を示す一例として、親 1 人子 1 人世帯モデル

を提示したい。ここでいう親とは、子どもの生物学的な親を意味するものではなく、子

どもの養育を引き受けた者である。その養育親が男性なのか女性なのかといった性別

も問わない。あくまで、ヒトとして未熟な依存状態にある子どもの養育を引き受けた者を

「親」と位置づけ、その親が、子どもを養育しながら、自らも 1 人の人間として他の人と

同様にケイパビリティを拡大させていくモデルである。この世帯モデルに現実社会で最

も近いのは母子世帯であり、シングルマザーの子育てである。つまり、シングルマザー

が貧困に陥ることなく尊厳をもって自身のケイパビリティを高めつつ子どもを養育できる

ことが人間社会の再生産の鍵であり、この世帯モデルを社会政策の基点に据えるべきと

考える。以下、その論拠を述べる。

　人間のウェルビーイングとはケイパビリティの拡大であるとするならば、そもそも人間

は、自分ひとりで自らのケイパビリティを獲得できる期間は限られる。財を自分で入手し、

財の特性を自分で機能へと変換し、獲得した機能集合から主体的選択を行って現実世

界で顕在化することができるのは、一定の条件下で可能となるのであって、少なくとも

子ども期と老齢期は、自らのケイパビリティの獲得において他者の関与が不可欠である。

「財・機能・効用のプロセス」をすべて自分ひとりで遂行できることを“自立”と呼ぶならば、

そのプロセスに他者の関与を要することは他者への“依存”である。しかし依存は、良く

ない状態でもなければ、避けるべきことでもなく、人間の本質であり、ヒトとしての宿命

が生み出した人間特有の中核的要素として捉えなければならない。

　動物学や霊長類学でヒトの特徴として特記され、人間の発達や成長を考察する発達

心理学でも前提とされている人間特有の問題は「生理的早産」である（Portmann 1951

＝1961：60-66、山極 2012：199-202、柏木 2013：8-10、川田 2019：60）。ヒトの新生

児は、起立も移動も摂食もすべて自分ではできない未熟な状態で誕生する。母胎内で

ほぼすべての発達が完了して誕生する他の哺乳類とは違い、ヒトは誕生した後、他者

に依存しなければ生存できない状態で生まれ落ちる。ヒトが母胎内で発達が完了しない

状態で産み落とされる（早産）背景にあるのは、直立二足歩行と脳の拡大である。ヒト

の進化の過程で直立二足歩行は内臓や上半身を支える骨盤を形成したが、その骨盤は

横に広がらないことで、大きくなり始めた脳の胎児を産道に通すことが難しくなった。そ

れゆえ生命体としての発達が未成熟な状態の胎児を産み、生まれてから徐々に個体を発

達・成熟させることで脳を拡大させたのがヒトである。ヒトの脳は生まれてから１年で 2

倍になり、5 歳までに成人の 9 割の大きさになり、12～14 歳頃にようやく最終的な大きさ



 20 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

の脳になる（山極 2012：199）。大きさだけでなく前頭前野はさらに成熟し、他者の心

を推測し、共感し、協力し、適切な支援を行うことができる成熟した脳になるのは 25

～30 歳であるという（明和 2021）。他の動物がほぼ成熟した子を産み落とすのに対して、

ヒトは他者に依存しなければ生存できない未熟な子を産み落とし、しかし他者の関与に

よって発達・成長し、自立しつつも他者と協力し、他者を支援できる成熟したヒトになる。

　つまり“依存”という状態は、直立二足歩行と脳の拡大という、ある哺乳類をヒトた

らしめた中核的要素であり、ヒトが構成する社会の人間像として、「依存状態にある人」

（care receiver）と「その人を支える他者」（caregiver）は中心に据えられなければな

らない。なぜなら人間社会は、他者に依存しなければ生存できない状態で生まれ落ち

たヒトを実際に他者が支えてきたからこそ、文明を発達させ、高度な経済社会を築きあ

げてきたからである。依存は人生のどの時期でも起こりうるが、誰もが経験する「子ど

も期」は、その時期の生存ニーズを満たしてくれた誰かがいなければ今の自分が存在し

ない点で絶対的であり、人間社会はその子ども期を社会として支えなければならない。

　では、図 3 より、子どものケイパビリティを考えてみよう。子どもは、自身のケイパビ

リティを自分ひとりでは獲得できない依存の状態にあり、財から機能への「変換」に

も、機能を顕在化させる「選択」にも、他者の関与を必要とする。その関与を担うのは

子どもの養育者であり、多くの場合、子どもの親である。養育者は、子どもの食事をつ

くって栄養を満たし、子どもの排泄を処理して清潔を保ち、子どもの危険を回避して安

全を確保し、声をかけ文字を示し読み書きへの関心を喚起する働きかけを行う。それ

は、財の特性を子どもがなりえる（being）／なしえる（doing）機能に変換させるのに

必要な関与であり、このような働きかけがなければ、子どもはケイパビリティを獲得でき

ない。一般に、依存者への直接的な働きかけは「ケア」と呼ばれ、炊事や洗濯などの

家事と区別される。しかし依存者は炊事や洗濯などの家事もできないのが常態なのであ

って、財の特性を機能に変換する行為であることは変わらない。家事は、依存者が機能

を獲得するうえで不可欠な行為でありながら必ずしも依存者と対面して行われるわけでは

ない点において間接的なケアである。また子どもは徐々に発達し、自分自身で財の特性

を機能に変換しはじめるようになるが、養育者はその場合も子どもの安全を確認し、危

険を回避し、万一の緊急時にはすぐに対応できるよう待機して見守らなければならない。

この養育者の責任もケア（監督ケア）と呼べるものであり、子どもが徐々に自らの機能

を自ら獲得していくようになる過程で不可欠である（5）。

　この財の特性を機能に変換するケア実践の過程は、一定の「時間」を必要とする。

食材を加工・調理して食料に変える時間、その食料を子どもの口に運ぶ時間、嫌がる子



 21 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

どもをなだめ食べさせる工夫を行う時間など、栄養が満たされるという機能を子どもが

獲得するには、養育者は一定の時間を割いて、間接ケアと直接ケアを行い、財の特性を

子どもの機能につなげなければならない。監督ケアは、子どもの行動や状態を見守る行

為であり、養育者による具体的行為が発動されないこともありうるが、養育者の時間は

他のケア実践と同様に制約される。

　重要なことは、養育者自身も、栄養が満たされるという自分自身の機能を獲得するに

は、食事をとる「時間」が必要なことである。他者の力を借りずにケイパビリティを獲得

できていた“自立”した大人であっても、財の特性を機能に変換する時間、つまり自分自

身に対するセルフケアの時間がなければ、機能を獲得することができず、自身のケイパ

ビリティにつながらない。

　ここで問題となるのは、ケイパビリティ（機能集合）の獲得には先行して「財」を必要

とする点である。栄養が満たされるという機能を獲得するためには、食材を加工・調理

する時間だけでなく、食材を購入する時間、食材費を支出できる所得を稼ぐ時間を必要

とする。1 日 24 時間は誰にも平等に与えられているが、養育者は、子どもが機能を獲得

するための変換（ケア）に自分の時間を供出しなければならないため、財の獲得に供出

できる時間は制限されてしまう。

　にもかかわらず養育者は、より多くの財を必要とする。もはや自分ひとりの栄養を満

図 3　親 1 人子 1 人世帯における「財・機能・効用」
出所：図 1 を踏まえて筆者作成。

財

効用

効用

変換 選択

養育者のケイパビリティ
（being/doing）

子どものケイパビリティ
（being/doing）

養育者

子ども

養育者による
獲得

養育者による
変換

間接ケア（家事）
直接ケア（育児）
監督ケア（責任）

養育者による
判断・見守り

監督ケア（責任）



 22 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

たせる食材では足りず、子どもの栄養を満たせる食材も確保しなければならないからで

ある。もし同量の財のままで子どもの栄養を満たそうとすれば、自らは栄養不足に陥っ

てしまう。

　同じ財を共有する世帯で、世帯構成員（家族）をケアする“ケアラー（caregiver）”の

脆弱性は、この矛盾から生じる。すなわち、子どもの養育者は、「栄養が満たされた状

態になる」という自身の機能を獲得するうえで、子どもを養育しない者よりも、より多くの

財を世帯として必要とする。にもかかわらず、自分ひとりでは財の特性を機能に変換でき

ない子どものケアを担うがゆえに、財を獲得する時間に自らの時間を費やすことができ

ない。ケアラーにさえならなければ、自ら財を獲得して「財・機能・効用のプロセス」を

自分ひとりで遂行できる“自立”した人であっても、ケアラーになったとたん、他者や他

の社会的資源の支えがなければ生存ニーズが満たせなくなってしまう。この問題は「二

次的な依存」「派生的な依存」と呼ばれるもうひとつの“依存”である（Kittay 1999＝

2010、Fineman 2004＝2009）。だが、子どもや高齢者や障害者の依存は、本人の意思

ではコントロールできない「避けられない依存」であるのに対して、彼らをケアする人間

が派生的に陥る二次的な依存は、自らが選択した結果とみなされ、社会的に放置され

てきた。「合理的経済人」を人間像として仮定すれば、私たちは自らの効用が最大とな

る選択を行っており、ケアを担うのはその選択によって自らが得られる効用が高いからで

ある。それゆえケアを引き受けることで脆弱な状況に陥ったとしても、それを上回る効用

（満足度、幸福感）が得られているとみなされる。

　しかしながら「関係性のなかにある個人」を人間像として仮定すれば、私たちが依

存者へのケアを担うのは、自らの欲求に基づく選択ではなく、依存者の必要に応えるコ

ミットメントである。そして、ケアを必要とする依存者はすべての人の目の前にいるわけ

ではなく、偏在している。それゆえ、ケアを引き受けることから生じる格差や不平等は、

社会的に解消されなければならない。なぜなら、ケアを担うがゆえに財が獲得できず、

脆弱な経済力（過少財、貧困）が放置され、ケアラーのケイパビリティが縮小するとしたら、

ケアを担うことが忌避され、ケアは提供されなくなるからである。もっとも、誰かがケア

しなければ生存できない人間を目の前にして、ケア提供を放棄して自身のケイパビリティ

の拡大に邁進するわけにはいかず、現実世界では多くのケアラーが自身のケイパビリティ

を犠牲にしてでもケアを提供している。だがケアラー自身のケイパビリティを犠牲にして

かろうじてケアが提供される社会は、早晩、ケアの危機を生じさせる。ケアの危機とは、

十分かつ適切なケアが提供されないこと、ケアが必要な人間の放置（ネグレクト）である。

そしてケアの危機は、ケアの枯渇を生む。ただ自分が生きるだけで精一杯で、他者の関



 23 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

与がなければ生存できない依存者とはかかわらない、他者へのケアは抱え込まない社

会である。「子どもは産まない／産めない／産むまい」という少子化は、ケアの枯渇に至

る過程であり、社会の再生産を脅かす。

　このように考えると、子育て世帯に対する社会政策として何をしなければならないのか、

自ずと明らかとなる。「財・機能・効用のプロセス」のなかで社会ができることは、「変

換の代替」と「財の補填」である。自身のケイパビリティを自分１人では獲得できない子

どもに対して、財の特性を機能に変換する働きかけは、第三者でも可能である。この変

換を第三者に委ねることによって、養育者は自らの機能の獲得とケイパビリティの拡大に

時間を費やすことができ、子どもとの暮らしに必要な財を得るために働く時間も確保する

ことができる。一方で、財の確保を養育者に求める問題性も浮かび上がるだろう。家族

として依存者をケアする世帯内ケアラーの脆弱性は、世帯外ケアラーとは違って、世帯と

して同じ財を共有していることから生まれる。その財を外で働いて確保せよとケアラーに

求めれば必然的に財の過少とケアの過少を招く。ケアラーのケイパビリティを犠牲にせ

ず依存者へのケアも十分に適切に提供されるためには、ケアラーに財の確保を求めるの

ではなく、社会として財を補填することが不可欠となる。

　この「変換の代替」と「財の補填」が意味するのは、子ども期の人間の生存は、養育

親とその子どもの閉じた二者関係では成立しない、ということである。親 1 人子 1 人世

帯モデルを社会政策の基点に据えることは“ワンオペ育児”を奨励することではなく、む

しろ子育ては親子という閉じた二者関係で捉えてはならないこと、他者も巻き込み社会

的資源もふんだんに利用されなければ成立しないことを意味する。

　重要な点は、子どもの養育を引き受けたケアラーを支えることは、社会の仕組みとし

て行われなければならない点である。養育親が「生活が苦しい」「食べるものがない」

と訴えることによって社会が支援の手を差し伸べることは、その過程で養育親の尊厳は

奪われてしまう。また養育親の人間性や好感度といった周囲とのコミュニケーションの違

いで他者による支えや資源の利用を差別してはならない。社会は子どものケアを引き受

けた養育親に対して「かわいそうな人」になることも「感じのよい人」であることも求め

てはならない。ケアを引き受けたがゆえに派生的に生じる二次的な依存は、社会の仕組

みとして補償され解消されなければならない。

　このようなケアラーに対する承認の必要性は、依存とケアが、人間の生存そのものに

かかわることを踏まえると、より重要な意味を持つ（6）。依存状態にある者は、他者から

ケアを受けなければ生存できない脆弱な存在であり、ケアを引き受けた者は、その生存

にかかわり、生殺与奪の権力を持たされている。適切なケアを与えずに尊厳を傷つける



 24 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

ことは容易であり、放置すれば死に、虐待も可能である。そういった絶対的に非対称

で暴力的な関係とも表裏一体にあるのが依存とケアという人間の本質であり、ケアラー

は、自分が与えるケアという権力行使に圧倒的に依存した脆弱な人間を前に、その生命

と尊厳を維持する権力行使を日々適切に行わなければならない。ケアラーが自らの人生

に誇りをもち、経済的にも不安なく、自らなりえる／なしえる「自由」が豊富にあることは、

ケアを受ける者の生命と尊厳が守られることであり、そのことでケアの危機とケアの枯

渇は回避され、人間社会の再生産が保持される。私たち社会がシングルマザーの承認

を棄損し、経済的にも精神的にも苦しい状況に追い詰めながら、子どもの養育が適切で

はないと虐待を非難するのは、完全な矛盾である。

　今日、性別分業に基づく男性稼ぎ主世帯に代わる新しい世帯モデルとして一般に想定

されているのは、男女がともに働き子育ても担う男女平等の共働き世帯モデルであろう。

夫婦がともに仕事をしながら家事も育児も行う家族像は、夫婦の役割が対等という意味

でジェンダー平等ではある。しかし、子どもという依存者の生存そのものを見つめるな

らば、子どもは、夫婦・男女・2 人の親から養育される強い前提は解除されておらず、異

性愛主義（heterosexism）が解体されない子育ては解放の道ではない。もちろん同性

カップルによる子育ても実際に行われているものの、誰かと対でなければ子どもが育て

られないこと自体、「子育ての保障」とはいえない。子どもを主体に考えても、「子ども

の育ち」は、その子の養育を引き受けた１人の他者の存在を条件に成立する。母胎か

ら生まれ落ちたヒトの子は、未熟で、他者からの働きかけがなければ生き延びることは

できない。だがそこに必要なのは最低１人の他者であり、2 人のカップルではない。2 人

の親がいなければ子どもを育てられない社会は、持続可能ではない。

　この親 1 人子 1 人世帯モデルを社会政策の基点として提示する本稿の枠組みは理論

的なものであって、現実に存在する実際の子育ては、これまでもこれからも異性の夫婦

がカップルで行うことが大多数であり続けるだろう。だが男女の夫婦からなる異性愛家

族を“標準”として、その標準から外れた同性カップルやひとり親家族にも“多様性を認

める”政策を推進しても、その標準が有する権力性や抑圧性は揺らがない。しかも男

性稼ぎ主世帯から共働き世帯へ、標準モデルが移行したとしても、その標準は、母子

世帯や父子世帯の子育てを保障しない。むしろ、1 人の親が少なくとも 1 人の子どもを

養育できる社会であれば、2 人の成人が集まれば 2 人の子どもを無理なく養育すること

が可能となり、その 2 人がたとえ別れても子どもは育ちゆくことができる。つまり、誰も

が平等にもっている 1 日 24 時間のなかで、養育者自身のケイパビリティを拡大しながら、

子どものケイパビリティも拡大できることが社会の再生産の鍵であり、母子世帯や父子



 25 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

世帯の子育てがいかなる状況にあるのかは当該社会の持続可能性を映し出すものであ

る。

　５　日本の世帯モデルと家父長的世帯主義―結びに代えて

　日本の社会政策が想定する世帯モデルは、世帯と個人とを一体的に捉え、世帯のな

かの個人を見ないユニタリーモデルであることはすでにみた（第 3 節）。しかもその世帯

は性別分業で成り立っており、夫が所得を稼ぎ、妻は家事・育児を行うことを前提して

いる。この世帯モデルを図式化すると図 4 のようになろう。夫が財を獲得し、妻が変換

を担うことで、夫婦と子どものケイパビリティにつながり、それぞれに効用をもたらすが、

世帯としての効用が重視され、世帯のなかの世帯員の対立や不平等に関心は寄せられな

い。

　この世帯モデルにおいて、妻は、財の特性を機能に変換するケア実践を行うが、ポイ

ントとなるのは、妻は子どものケイパビリティだけでなく、夫のケイパビリティにつながる

変換（ケア）も担うことである。夫は依存者ではなく「財・機能・効用のプロセス」を自

分 1 人で遂行できるにもかかわらず、食材を購入して加工・調理して食料に変える行為

は妻に委ねて、その食料を自ら口に運ぶだけで栄養が満たされた状態（being）という

機能を獲得する。しかも妻は、世帯として共有する財の使用にあたっては、自らなりえ

図 4　性別分業・男性稼ぎ主世帯における「財・機能・効用」
出所：図 1、図 3 を踏まえて筆者作成。

財 効用

効用

効用

妻のケイパビリティ
（being/doing）

夫のケイパビリティ
（being/doing）

子どものケイパビリティ
（being/doing）

夫

妻

子ども

夫による
獲得

妻による
変換

世
帯
と
し
て
の
効
用



 26 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

る／なしえる機能を獲得することよりも、夫と子どものそれを優先する。それが「良い母」

「良い妻」であるという社会規範に従う行動だからである。結果として、夫や子どものケ

イパビリティは拡大しても、妻のケイパビリティは小さいままであることがありうる。その

一例が稼得力である。財の入手に必要なお金を自分で稼ぐことができる（doing）ことは、

生き方の自由の幅が広がり、その人のケイパビリティを拡大させる重要な機能である。に

もかかわらず、この世帯モデルでは、妻は変換（ケア）に専念しており、就労経験や職

業訓練を積み重ねることで身につく、自身で稼得を得ることができるという機能を、こ

の妻は獲得することができない。結果として、この妻が外で働き始めた場合も、他者に

対する変換（ケア）を担ってこなかった人との間に稼得力の差が生じ、同等に稼ぐこと

ができない状況をもたらす。

　このような男性稼ぎ主世帯モデルで社会政策を設計すれば、妻であり母である女性の

ケイパビリティが夫や子どものそれより小さくなってしまうことは容易に想像できる。し

かし日本の政治は、個人のケイパビリティには着目しておらず、世帯と個人を同一視する

ユニタリーモデルを採用し、世帯としての効用を重視する。効用アプローチを踏まえれば、

重要なのは主観的な満足度であり、いかにして妻であり母である女性の満足度を高める

かである。日本社会にあふれる「母親規範」や「子育て規範」は、女性は自身のケイパ

ビリティを追求しない生き方こそが幸せであるという物語である。つまり、母親になるこ

とで失うものがあっても、「むしろそれが幸福である」「あたしおかあさんだから」と満

足度を高める装置であり、主観的な満足度に働きかける社会規範は、効用アプローチに

付随する政治・権力である。だが日本社会の深刻な少子化は、こういった社会規範を通

した効用アプローチが、すでに機能不全に陥っていることを示しており、個人のケイパ

ビリティの拡大を重視してこなかった政治の帰結である。

　ところで、この「性別分業・男性稼ぎ主世帯」は夫が雇用労働者として働く近代家族

の世帯モデルだが、日本社会の家父長制の原型は「自営業・小経営世帯」である。自

営業は前近代の遺産であって資本主義の発展でいずれ消滅するものと考えられてきた西

洋とは異なり、日本は農業と商工業を中心に自営業セクターがある時期まで相対的に大

きかった。それゆえ 1960 年頃まで女性の労働力率・就業率は他の先進国よりも高かっ

た特徴をもつ（藤原・山田 2011）。たとえば佐藤香は、雇用労働を「職業の世界」、自

営業を「生業の世界」ととらえて、農業が徐々に減っても商工業の都市自営業は高度経

済成長期まで拡大して、職業の世界と生業の世界の間の移動も開かれていたことを指

摘している（佐藤 2004）。新雅史も、雇用労働と自営業という両方が安定していたこと

が日本の高度経済成長を支えたとして「両翼の安定」という見方を提示した（新 2012）。



 27 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

そもそも日本は戦前期の経済発展においても、富岡製糸場のような工場制・工業化にも

とづく経済発展だけでなく、農家が副業として行っていた問屋制家内工業の発展が相当

に寄与したことについて、谷本雅之は「在来的経済発展」と名付けた（谷本 1998）。上

野千鶴子も近代家族を議論するなかで、「工業化の進行にともなって旧中間層は解体し、

雇用者比率が増大するという単純な趨勢は、日本にはあてはまらない」ことに注意を促す。

つまり自営業の存在が無視できないという意味だが、「そこでは、「家」が経営体の理念

として継承されたことをうかがわせる」と指摘している（上野 1994：92-93）。

　自営業・小経営世帯という在来型の世帯モデルは、家業の存続や家産の継承を目的に、

女性は家業である生産労働を男性とともに担いつつ、子育てや介護といった再生産労働

（ケア）も担う「家（イエ）」モデルである。「嫁」としての女性は、生産労働を男性以上

に担っても個人として報酬を得ることはなく、家族総出の生産労働の果実は「家父長」

に帰属する。日本では、近代家族としての男性稼ぎ主世帯だけでなく、在来型である自

営業・小経営世帯モデルも根強いと仮定すれば、なぜ子どものいる母親の就労規範が

日本ではダブルスタンダードなのかを説明する。近代家族モデルであれば、シングルマ

ザーも母親として子育てに専念できるように、国家は夫に代わって所得保障を行うこと

がありうる。しかし日本のシングルマザーは子育てに専念してよいとみなされたことはな

く、どんなに子どもが小さくても働くのは当然とされてきた。このような母親像は「家（イ

エ）」モデルで考えると矛盾しない。自営業・小経営世帯では、女性が子育てに専念す

ることは許されず、子どもがいても生産労働に従事することが求められてきたからである。

　このように考えると、「三歳児神話」をはじめとする母親規範や子育て規範は、雇用

労働者家族に限定して注力された社会規範だったいえるだろう。このことは、母親が働

くのは子どもがかわいそうという規範でその母親に期待をしていたのは、子どものケア

ではなく、雇用労働者である夫のケアだったことを意味する。かつて「企業戦士」とい

う言葉があったように、企業が雇用労働者に求める人間像は、企業に対して「無限定

的・全人格的献身」（佐口 2018：19）を行う労働者であり、彼らが世帯のなかで依存者

である世帯員のケアを担いながら働くことは想定されていない。しかも財の特性を自らの

機能に変換するセルフケアの時間を確保することすら許されないほど、1 日 24 時間のほ

ぼすべてを企業活動に没頭できることが、日本的雇用システムが標準として求める労働

者像であった。セルフケアも許されない労働者に対しては、彼らをケアする他者が用意

されなければならない（大沢 1993：208-209、大沢・金井・中村 2020：67-68）。日本

社会における母親規範や子育て規範は、子どもや子育てを掲げつつ、その目的は子ども

の福祉だったのか、疑わしい。



 28 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

　雇用労働者の男性稼ぎ主世帯モデルも、在来型である自営業・小経営世帯モデルも、

どちらも日本社会における世帯モデルである。いずれも個人のウェルビーイングは軽視さ

れ、「世帯」として良い状態にあることが社会としての良い状態とみなされている。雇用

労働者の世帯モデルについては、性別分業に基づく男性稼ぎ主世帯モデルから夫婦と

もに働く共稼ぎ世帯モデルへ変革の兆しがある一方、在来型である自営業・小経営世帯

モデルはいかにして変革されるのか、その兆しや道筋は見えない。世帯と個人を同一視

しないこと、そして、欲求と必要を同一視しないことは、迂遠的ではあるが家父長的世

帯主義を変革する一歩である。

【脚注】
（1）本稿は日本フェミニスト経済学会 2022 年大会（2022 年 7 月 9 日早稲田大学）の共通論題「フェ

ミニスト経済学からみた政治・権力―家父長的世帯主義批判」で行った報告「プロヴィジョニン
グの経済学と個人・世帯・社会政策」を論文化したものである。論文化にあたる加筆を踏まえて論
題を変更した。

（2）英語の［need/needs］を日本語で「必要」と訳すか「ニード／ニーズ」と訳すかは統一されていない。
たとえば M. イグナティエフの The Needs of Strangers : An Essay on Privacy, Solidarity, and 
the Politics of Being Human（1986 年）は『ニーズ・オブ・ストレンジャーズ』（添谷育志・金田耕
一訳、風行社、1999 年）、L.ドイヨルと I. ゴフのA Theory of Human Need（1991 年）は『必要
の理論』（馬嶋裕・山森亮監訳、遠藤環・神島裕子訳、勁草書房、2014 年）として翻訳されている。
武川正吾は、必要をニードやニーズとカタカナ語で表記する問題点を 4 つ挙げており、その 1 つは
需要との混同である。「顧客のニーズを降り起こして販売を促進する」といった場合のニーズは、顧
客の欲求（wand/wants）であって、必要（need/needs）ではないものがカタカナ語でニーズと称
されることがあることに注意を促す（武川 2011：36-40）。とはいえ「必要を考える必要がある」より
も「ニーズを考える必要がある」のほうが伝わりやすく、「身体的必要」よりも「身体的ニーズ」のほ
うが理解しやすい面もあるだろう。それゆえ本稿では「必要」と「ニーズ」は文脈に応じて同義語と
して使用する。

（3）日本フェミニスト経済学会 2022 年度大会共通論題「フェミニスト経済学からみた政治・権力
―家父長的世帯主義批判」企画趣旨（座長：大橋史恵・板井広明）。

（4）共感（sympathy）とは、他者への関心に基づく行動が、自らの厚生（welfare）を高めることで
ある。コミットメント（commitment）とは、他者への関心に基づく行動が、自らの厚生を高めるこ
とはなくむしろ低めるかもしれないことをわかっていながら、その行動を行うことである。共感は自
己利益のための行動と捉えることはできるが、コミットメントはそう捉えることはできず、合理的経
済人の人間像を疑うものである（Sen 1982＝1989：133-135）。

（5）「直接ケア direct care」「間接ケア indirect care」「監督ケア supervisory care」の概念とその
概念を用いた実態調査として Folbre（2018）を参照。

（6）承認の必要性に関連して、人間の必要（ニーズ）は、①生存維持（survival）のみならず、②自
律（autonomy）や③参加（participation）も含む幅広い概念であるにもかかわらず、日本では
①の議論に終始しがちであり、②や③が人間の必要（ニーズ）とみなされにくいことについて、山森

（1998）参照。



 29 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

【参考文献】
足立眞理子（1999）「フェミニスト経済学という可能性」『現代思想』27（1）：105-113．
―（2001）「市場・制度・『家族』―フェミニスト経済学の可能性」杉浦克己・柴田徳太郎・丸

山真人編『多元的経済社会の構想』日本評論社、107-135．
―（2013）「女性と経済―フェミニスト経済学のあゆみ」『女性学講演会』（大阪府立大学女性

学研究センター）16：51-81．
Agarwal, Bina（1997）“‘Bargaining’ and Gender Relations：Within and Beyond the House-

hold” Feminist Economics , 3（1）：1-51.
新雅史（2012）『商店街はなぜ滅びるのか―社会・政治・経済史から探る再生の道』光文社．
Berik, Günseli and Ebru Kongar eds.（2021a）The Routledge Handbook of Feminist Eco-

nomics , Routledge.
Berik, Günseli and Ebru Kongar（2021b）“The Social Provisioning Approach in Feminist 

Economics：The Unfolding Research”, The Routledge Handbook of Feminist Economics,  
edited by Günseli Berik and Ebru Kongar, Routledge, 3 -21.

Doss, Cheryl（2021）“Intrahousehold Decision-making and Resource Allocation”, The Rout-
ledge Handbook of Feminist Economics , edited by Günseli Berik and Ebru Kongar, Rout-
ledge, 303-311.

England, Paula（1993）“The Separative Self：Androcentric Bias in Neoclassical Assump-
tions”, Beyond Economic Man：Feminist Theory and Economics , Edited by Marianne A. 
Ferber and Julie A. Nelson, The University of Chicago Press, 37-53.

Ferber, Marianne A. and Julie A. Nelson eds.（1993）Beyond Economic Man：Feminist The-
ory and Economics , The University of Chicago Press.

Fineman, Martha A.（1995）The Neutered Mother, The Sexual Family and Other Twentieth 
Century Tragedies , Routledge（＝2003 上野千鶴子監訳・解説、速水葉子・穐田信子訳『家族、
積みすぎた方舟―ポスト平等主義のフェミニズム法理論』学陽書房）．

―（2004）The Autonomy Myth：A Theory of Dependency, The New Press（＝2009 穐田
信子・速水葉子訳『ケアの絆―自律神話を超えて』岩波書店）．

Folbre, Nancy（2018）Developing Care：Recent Research on the Care Economy and Eco-
nomic Development , International Development Research Centre.
―（2020）The Rise and Decline of Patriarchal Systems：An Intersectional Polit ical 

Economy，Verso.
Fraser, Nancy（1989）Unruly Practices：Power, Discourse and Gender in Contemporary So-

cial Theory, Polity Press.
藤原千沙・山田和代（2011）「いま、なぜ女性と労働か」藤原千沙・山田和代編『労働再審③ 女性と

労働』大月書店、11-39．
藤原千沙（2022）「プロヴィジョニングの経済学―フェミニスト経済学の出発点とケア」東海ジェンダ

ー研究所記念論集編集委員会編『ジェンダー研究が拓く知の地平』明石書店、165-195．
原伸子（2016）『ジェンダーの政治経済学―福祉国家・市場・家族』有斐閣．
Johnson, Norman（1987）The Welfare State in Transition：The Theory and Practice of Wel-

fare Pluralism , Wheatsheaf Books（＝1993、青木郁夫・山本隆訳『福祉国家のゆくえ―福祉
多元主義の諸問題』法律文化社）．

柏木惠子（2008）『子どもが育つ条件―家族心理学から考える』岩波書店．
―（2013）『おとなが育つ条件―発達心理学から考える』岩波書店．



 30 経済社会とジェンダー 第 8 巻 2023.8

Kittay, Eva Feder（1999）Love's Labor：Essays on Women, Equality, and Dependency, Rout-
ledge（＝2010、岡野八代・牟田和恵監訳『愛の労働あるいは依存とケアの正義論』白澤社）．

久場嬉子（2002）「ジェンダーと「経済学批判」―フェミニスト経済学の展開と革新」久場嬉子編『経
済学とジェンダー』明石書店、17-49．

川田学（2019）『保育的発達論のはじまり―個人を尊重しつつ、「つながり」を育むいとなみへ』ひ
となる書房．

明和政子（2019）『ヒトの発達の謎を解く―胎児期から人類の未来まで』筑摩書房．
―（2021）「ヒトの脳と心の発達を支える共同養育の役割」一般社団法人平和政策研究所『政策

オピニオン』200：1-9．
Nelson, Julie A.（1993）“The Study of Choice or the Study of Provisioning?：Gender and the 

Definition of Economics”，Beyond Economic Man：Feminist Theory and Economics , Edit-
ed by Marianne A. Ferber and Julie A. Nelson, The University of Chicago Press, 23-36.

―（2021）“Beyond Separative and Soluble Selves”, The Routledge Handbook of Feminist 
Economics , edited by Günseli Berik and Ebru Kongar, Routledge, 108-117.

落合恵美子（2021）「1970 年代以降の人口政策とその結果―アジアにおけるケアの脱家族化を中心
に」『「人口動態と経済・社会の変化に関する研究会」報告書』財務総合政策研究所、23-54.

岡野八代（2012）『フェミニズムの政治学―ケアの倫理をグローバル社会へ』みすず書房．
重田園江（2022）『ホモ・エコノミクス―「利己的人間」の思想史』筑摩書房．
大沢真理（1993）『企業中心社会を超えて―現代日本を〈ジェンダー〉で読む』時事通信社．
大沢真理・金井郁・中村尚史編（2020）『大沢真理教授最終報告会から　グローバル・インクルージ

ョンへの日本と社会科学の課題―ジェンダー研究のインパクト』東京大学社会科学研究所研究シ
リーズ No.68、東京大学社会科学研究所．

大沢真理（2022）「コロナ禍への日本政府の対応―社会政策の比較ジェンダー分析から」『経済社
会とジェンダー』7：95-123．

Pahl, Jan（1989）Money and Marriage , Macmillan Education Ltd.（＝1994, 室住真麻子・木村
清美・御船美智子訳『マネー＆マリッジ―貨幣をめぐる制度と家族』ミネルヴァ書房）．

Portmann, Adolf（1951）Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen , Verlag Ben-
no Schwabe & Co.（＝1961、高木正孝訳『人間はどこまで動物か―新しい人間像のために』岩
波書店）．

Power, Marilyn（2004）“Social Provisioning as a Starting Point for Feminist Economics”，
Feminist Economics , 10（3）：3-19.

Razavi, Shahra（2007）The Political and Social Economy of Care in a Development Context：
Conceptual Issues, Research Questions and Policy Options（Gender and Development 
Programme Paper No.3）, United Nations Research Institute for Social Development. 

Robeyns, Ingrid（2021）“The Capability Approach”，The Routledge Handbook of Feminist 
Economics,  edited by Günseli Berik and Ebru Kongar, Routledge, 72-80.

佐口和郎（2018）『雇用システム論』有斐閣 .
佐藤香（2004）『社会移動の歴史社会学―生業／職業／学校』東洋館出版社．
Sen, Amartya（1982）Choice, Welfare and Measurement , Basil Blackwell（＝1989、大庭健・ 

川本隆史訳『合理的な愚か者―経済学＝倫理学的探究』勁草書房）．
―（1985）Commodities and Capabilities . Elsevier Science Publishers B.V.（＝1988、鈴村

興太郎訳『福祉の経済学―財と潜在能力』岩波書店）．
―（1990）“Gender and Cooperative Conflicts”，Persistent Inequalities：Women and World 



 31 フェミニスト経済学における人間像と個人・世帯

Development , Edited by I.Tinker, Oxford University Press, 123-149.
―（1992）Inequality Reexamined , Oxford University Press（＝2018、池本幸生・野上裕生・

佐藤仁訳『不平等の再検討―潜在能力と自由』岩波書店）．
清水奈名子（2022）「東電福島原発事故とジェンダー―被害を増幅させる要因としての格差と差別」

日本フェミニスト経済学会 2022 年大会共通論題報告、2022 年 7 月 9 日、早稲田大学．
Strober, Myra,H.（1994）Rethinking Economics through a Feminist Lens, American Eco-

nomic Review, 84（2）：143-147（＝1994、ホーン川嶋瑤子訳「フェミニズムのレンズを通して経済
学を考える」『日米女性ジャーナル』17：82-101）．

高田実（2001）「「福祉国家」の歴史から「福祉の複合体」史へ―個と共同性の関係史をめざして」
『社会政策学会誌』6：23-41．

武川正吾（1991）「社会政策・社会行政論の基礎概念」大山博・武川正吾編『社会政策と社会行政
―新たな福祉の理論の展開をめざして』法律文化社 , 15-42．

―（2011）『福祉社会［新版］―包摂の社会政策』有斐閣 .
谷本雅之（1998）『日本における在来的経済発展と織物業―市場形成と家族経済』名古屋大学出

版会．
Thane, Pat（1996）Foundations of the Welfare State（2nd Edition）， Longman（＝2000、深沢

和子・深沢敦訳『イギリス福祉国家の社会史―経済・社会・政治・文化的背景』ミネルヴァ書房）．
The World Bank（2001）Engendering Development：Through Gender Equality in Rights, 

Resources, and Voice , The World Bank and Oxford University Press（＝2002、関本勘次ほ
か訳『男女平等と経済発展―世界銀行政策リサーチレポート』シュプリンガー・フェアラーク東京）．

上野千鶴子（1994）『近代家族の成立と終焉』岩波書店．
山極寿一（2012）『家族進化論』東京大学出版会．
山森亮（1998）「必要と福祉―福祉のミクロ理論のために（1）」『季刊家計経済研究』38：56-62．
―（2001）「必要と公共圏」『思想』925：49-63．
―（2002）「合理的経済「男」を超えて―フェミニスト経済学とアマルティア・セン」久場嬉子編
『経済学とジェンダー』明石書店、75-95．

山本咲子（2019）「適応的選好形成を用いた女性非正規雇用者が示す生活満足度の分析―ケイパ
ビリティ・アプローチをもとに」『経済社会とジェンダー』4：95-115．


